**СВИДЕТЕЛЬСТВО ДУХА**

(Путь)

*«Верующий в Сына Божия имеет свидетельство в себе самом. Свидетельство сие состоит в том, что Бог даровал нам жизнь вечную; и сия жизнь в Сыне Его. Имеющий Сына Божия имеет жизнь; не имеющий Сына Божия не имеет жизни».*

*«Дух свидетельствует о Нём, потому что Дух есть истина».*

 */1-е Иоан.5:6,10,11/*

**П У Т Ь**

*«Как можем знать путь...?» /Иоан.14:5/*

Истинные свидетельства веры не разделяют людей между собою, а соединяют их в одно (Иоан.17:11, 21-23). Такими свидетельствами веры не могут быть установленные догматы и обряды и точное знание Писаний и мнения, которые вытекают из понятий о букве писанного закона. Это порождает только споры и разделения. Для Бога же нужно единство веры, единство духа, единство мысли и чувства (1Кор.1:10, Еф.4:3-6); получается же это только путём соединения личной воли человека с вечной волей Отца жизни (Иоан.17:21 и 6:10).

Принятие же воли Отца в жизнь человека есть принятие небесного Царства, которое должно совершиться на земле (Иоан.18:36, Лук.12:32, Откр.11:15, Лук.11:2).

Но никакое царство не может быть царством, если не будет подданных, признающих это царство и исполняющих его законы (Матф..5:20, 7:21, 12:25, 22:2-14, 25:14-30).

Поэтому верующий и есть тот подданный царства «*не от мира сего»* /Иоан.18:36/, который должен исполнить законы этого царства на земле (Матф.5:17, 12:50). Вот почему Христос и сказал, что не приидет царствие Божие приметным образом и определением времени и места, а только развитием этого царства в душе человека, потому что царство это *есть духовная сила, действующая внутри нас самих* (Лук.17:20,21).

Признание же в себе этой действующей духовной силы и есть признание вместо своей плотской воли воли Божьей, т. е. признание своего подданства этому вечному царству Отца (Матф.5:20, 11:12, 1Кор.1:18, 2Кор.12:9, Еф.6:10).

Тогда совершается с человеком истинное духовное возрождение (Иоан.3:3): он вступает в новый мир и облекается в вид нового человека (Еф.4:24, 1Кор.5:7, Иоан.3:21); он идёт в царство Бога указанным путём Христа (Евр.10:19, Иоан.10:1-9 и 14:4, 2Пет.1:5-11), в нём уже начинают действовать не плотские похоти, а животворящие начала Духа; и все его пожелания, слова, поступки, обращения с людьми, вся его жизнь с чувствованиями и помышлениями напрвлены будут к единой цели, это: к исполнению воли небесного Отца и к проявлению в жизнь Его вечного высшего совершенства (Матф.5:48, 6:33, Лук.7:7, 11:34-36, Еф.4:20-32, Колос.3:4-17, 2Кор.5:16-17, Гал.6:15, Матф.13:52, 2Кор.3:6).

Только за этим духовным возрождением может быть у человека и духовное крещение его Христовым Духом и огнём, и следование его в жизни за Христом при взятии на себя *труда Христова и своего креста,* (Матф.3:11-12, 11:28-30, Лук.12:49, 14:27).

Если же эта внутренняя духовная жизнь совершилась в человеке *«в меру полного возраста Христова»,* (Еф.4:13, Кол.2:9), то совершилось и слово Христа: *«Я лоза, а вы ветви»* (Иоан.15:1-8) - создалась новая жизнь (2Кор.%617, Еф.2:5, 4:24, Откр.3:5), и дерево этой жизни, как насаждённое *«посреди рая Божия»* (Быт.2:9, Притч.3:18, 11:30, 13:12, 15:4), начнёт распускать свои ветви царствия Божия, передавать семя плодов своих, сохраняя обновлённую человеческую жизнь в вечном совершенствовании и любви (Мар.4:26-32, Иоан.15:1-6, 17:15, Матф.13:24-38, 1Иоан.3:9, 2Кор.4:16, Рим.6:4, 7:6, Кол.3:10, Рим.12:2).

*«Дающий же семя сеющему и хлеб в пищу подает обилие посеянному и умножит плоды правды»* (2Кор.9:10): *«кто пашет, должен пахать с надеждою, и кто молотит, должен молотить с надеждою»... «И посылает Господь слуг своих, чтобы взять свои плоды... и виноградари должны отдавать ему плоды во времена свои»* (Матф.21:34,41).

*«Виноградари должны отдавать плоды во времена свои»*, - это и значит, что время совершения плодов царствия Божия есть время личной жизни верующего, и в этой жизни должны поспеть от него, как от веточки Христовой лозы, гроздья того новозаветного винограда, из которого Господь желает иметь *«новое вино для царствия Божия»* (Матф.26:29). Это и есть время познания человека *по плодам его*: ибо не соберёшь с терновника винограда, а с репейника смоквы; а всякое дерево доброе приносит плод добрый, а худое дерево, хотя бы и имело хорошее название, принесёт плод худой (Матф.7:15-20), ибо дерево познается по плоду его (Матф.12:33-34). Так и человек добрый из доброго сокровища вынесет доброе, а злой человек из злого сокровища вынесет злое.

Плоды же духа известны, они суть: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание (Гал.5:22,13); этот плод всегда состоит во всякой благости, праведности и истине (Еф.5:9); его должно приносить во всяком деле благом (Кол.1:10-11, Рим.7:4-6), почему Христос и сказал: «Я вас избрал и поставил вас, чтобы вы шли и *приносили плод*, и *чтобы плод ваш пребывал* (Иоан.15:16).

*«Живущий получает награду и собирает плод в жизнь вечную, так что и сеющий и жнущий вместе радоваться будет»* (Иоан.4:36). Вот из таких плодов истинной Евангельской виноградной лозы и должно для верующего быть ценным *новое вино царствия Божия*, как истинная кровь Христовой жизни, нужная для причастия верующего, ибо сказано, что только чрез эти плоды драгоценного обетования мы должны соделаться *причастниками Божеского естества* (2Пет.1:4) и что мы соделаемся причастниками Христу только тем, *если начатую жизнь твёрдо сохраним до конца* (Евр.3:14).

Если союз верующих во Христе должен быть основан на любви (Иоан.13:34,35, 15:12), то этот союз и уподобляется *телу Христову* (Рим.12:5, 1Кор.12:27, Еф.1:23, Кол.1:24), а так как всякое тело считается живым только тогда, когда в нём обращается кровь и питает отдельные части тела, то и в союзе верующих во Христа важно для духовной жизни обращение в этой жизни истинной духовной крови Христа, питающей отдельные части тела Христова. Существование же этой крови в теле церкви не может быть доказано наружной формой исполнения видимого и временного обряда. Для жизни тела важна только та кровь, которая обращается *внутри его*.

Так и в церкви Христовой важен для жизни не наружный обряд, а то, что обращается внутри членов этой церкви и оживляет её, давая духовное питание телу. Поэтому доказательство духовной жизни церкви Христовой есть только те плоды Духа, о которых сказано выше, потому что это доказывает, что обращение духовной крови Христа, т. е. Его духовной силы, в теле церкви, т.е. в верующих, как и питание их ею, совершается правильно. Тело, значит, находится «в добром здравии» (1Кор.3:1-3, Кол.1:28,29, 2Кор.13:3-9), болезни нет (Матф.24:8, Откр.21:4), кровь постоянным и правильным обращением очищает организм и вносит в него новые, свежие силы (Иоан.11:25,26, Гал.2:19-20).

Таким путём, чрез внутреннее общение верующего с силой Духа жизни Христовой, как с истинной кровью Его жизни и очищается кровью Христа человеческий грех: «если мы говорим, что имеем общение с Ним, а ходим во тьме, то мы лжём и не поступаем по истине; если же ходим во свете, подобно как Он во свете, то имеем общение друг с другом, и кровь Иисуса Христа, Сына Его, **очищает** **нас** **от** **всякого** **греха**» (1Иоан.1:5-7). «Если перестанете делать зло, научитесь делать добро, будете искать правду, будете спасать угнетённого, тогда придите - и рассудим, говорит Господь. Если будут грехи ваши как багрянное - как снег убелю; если будут красны, как пурпур - как волну убелю» (Ис.1:16-18). Таковы божественные условия очищения человечества от заблуждения и греха. Эти условия не изменены и всегда вечно новы (Иоан. 13:34, 1Иоан. 2:8); они тесно соединены с личным участием человека в том Духе жизни, который избран был и прославлен Христом (Лук. 4:18-19, Матф. 12:18-21).

Если для каждого человека жизнь его *в крови его,*  то и духовная жизнь верующего во Христа есть только *в Духе Его.* Кто же этого Духа не имеет в обращении в своей жизни, тот не имеет и духовной жизни, не имеет и Христа (1Иоан. 5:12, 2Иоан. 1:9).

Если в духовном значении кровь Христа *есть внутренняя духовная сила церкви и каждого отдельного её члена,* то сущность этой силы должны произвести и духовную жизнь ср5еди верующих и поставить их в те же отношения к миру, в каких находился и Христос. Если жизнь Христа была **милосердием**, а всякое дело, совершаемое Им, было  **правдою** (Иоан.8:46), то и верующему надлежит принять в сердце своё, как силу крови Христа, милосердие и правду, потому что это и было сущностью Христовой жизни, и эта Его сущность и очищает человека, почему и сказано: **«милосердием и правдою очищается грех»** (Притч.16:16).

Значит **кровь, это - внутренняя духовная сила верующего;** **хлеб, это то, чем питает верующий душу свою,** (Иоан.6:48-51). Если Христос питал душу Свою исполнением воли Отца (Иоан.4:32-34), то этот же хлеб жизни необходим и для верующего (1Кор.10:17). *«Блажен человек, который упражняется в мудрости и в разуме своём поучается святому. Кто размышляет в сердце своём о путях её, тот получит разумение и в тайнах её. Боящийся Господа будет поступать так и твёрдый в законе овладеет ею. И она встретит его, как мать, и примет его к себе, как целомудренная супруга;* ***напитает его хлебом разума и водою мудрости напоит его****...» (Сирах 14:21,22, 15:1-3, Иоан.4:14).* Такова сила духовной премудрости Божией.

Если в теле церкви для жизни нужна духовная кровь Христа и питание небесным хлебом и водою, то в верующем для его духовной жизни нужны и **«ум Христа»** и **«чувствования Христа»**, а также и сохранения  *Божественного разума* (1Кор.2:16, Фил.2:5, 1Иоан.5:20). Без этих начал жизни человек может быть духовно мёртв, тогда как у Бога должны быть **все живы**, ибо Бог есть Бог не мёртвых, но **живых** (Иоан.14:19, Матф.22:32); вот почему и сказано: **«человек, сбившийся с пути разума, водворится в собрании мертвецов»** (Притч.21:16).

Поэтому нельзя успокаивать себя на одном внешнем знании о Христе по букве, на одном почтении к Нему с соблюдением во Имя Его обрядов и возглашений: *«Господи! Господи!»* (Матф.7:21-23), но нужно непременно и *жить Им и «уразуметь Его»* (Иоан.6:57, 14:19, Евр.3:1, Рим.12:2).

Если бы поступки человека не были важны для утверждения веры и развития духовной жизни и если бы для спасения было бы достаточно только наличной уверенности в спасении Христом, то слова 1-го послания Иоанна 2-ой главы, 4 -6 стихов не могли быть приведены в таком определённом и точном смысле личного участия верующего в общем христианском деле жизни, как продолжающегося в верующих действия Христовой любви (1Иоан.3:16, Гал.5:6).

Слова указанного выше текста, говоря о Христе, возвещают следующее: *«Кто говорит: «я познал Его», но заповедей Его не соблюдает****, тот лжец и нет в нём истины****; а кто соблюдает слово Его, в том истинно любовь Божия совершилась:*  ***из сего узнаем, что мы в Нём****». Кто говорит, что пребывает в Нём,*  ***тот должен поступать так, как Он поступал****»* (1Иоан.2:4-6*). «Всякий преступающий учение Христово и не пребывающий в Нём не имеет Бога; пребывающий в учении Христовом имеет и Отца и Сына»*  (2Иоан.9).

Из этих слов видно ясно, что человек верующий во Христа, познаётся по своей личной жизни и по тому духовному его стремлению, которое заставляет его не «не водворяться для личной жизни в теле своих плотских пожеланий», ибо это устраняет его от Господа, а выйти из такого состояния жизни и водвориться для жизни в духовной силе Господа, в которой и может быть познан по духу Христос, как истинная и вечная жизнь (2Кор.5:4-17, 4:10). Верующий только тогда является в вере с Христом, когда явится Христос в плоти верующего: **«тогда и вы явитесь с Ним во славе»**, (Кол.3:1-17). Водимый же в жизни духом Христа свидетельствует не обрядами и словесным исповеданием веры, что он во Христе, но тем обновлением своего духа, которое он получил чрез внутреннее духовное очищение от Христа (Рим.7:4-6).

Развитие человеком в себе добрых начал Духа и есть его истинное свидетельство веры и этим духовным свидетельством *свидетельствовал Бог о Сыне Своём в Иисусе Христе* (Иоан.5:36-38, 3:31-36, 1Иоан.5:9-12). Верующему же во Христа эта власть Духа Божия передана от Бога в распоряжение как сонаследнику Христа и **верующий, это есть тот, кто дары Духа Божия пускает в жизни своей в оборот** подобно данным от господина рабу своему для разумной торговли талантам серебра (Иоан.14:12, Рим.8:14-17, Матф.25:14-30).

Как приходит человек к такому состоянию жизни и чем он приобретает в себе это **истинное свидетельство веры?**

Прочтите 7 главу послания к Римлянам, где апостол Павел прилагает к себе лично истинный суд Божий, который забыли приложить к себе *«книжники и фарисеи»* (Матф.23:23), хотя время начала суду с *«дома Божия»* уже и пришло (1Петр.4:17). Этот суд в соединении *«с милостью и верой»* признан был Христом *«важнейшим в законе»*. Однако книжники и фарисеи заменили его приношением *«указанной десятины»* и многими уставными обрядами и многословиями своих молитвенных служений (Матф.6:5-15).

Апостол прилагает лично к себе требование *высшей справедливости* и рассматривает *«не сучёк в глазе брата своего» не порядок того или иного обрядного «богослужения»;* он рассматривает свою духовную природу и осуждает себя в склонности противоборствования плотскими чувствованиями внутреннему духовному закону ума (Рим.7:22-24).

*«Суд же и состоит в том, что в мир для жизни пришёл свет, а люди возлюбили более тьму, нежели свет»* (Иоан.3:19).

*Для того и благовествуемо было* ***мёртвым****,* т. е. людям не живущим волею Бога*, чтобы они подвергшись суду по человеку плотию,* ***жили по Богу духом*** (1Петр.4:6).

Вот почему апостол, осуждая себя во плоти, и находя в себе ещё и духовную природу Бога говорит: *«благодарю Бога моего Иисусом Христом, Господом нашим»*  и является как бы свидетелем происходящей в нём борьбы двух начал: начала плоти и начала Духа; начала тьмы и начала света (Еф.2:13-16). По вере во Христа он уже не хочет быть как прежде безучастным к этой борьбе; не хочет уже больше, как прежде, по духовной слепоте, помогать плотским началам своими плотскими пожеланиями и развивать их временную силу и жизнь. Он уже становится на сторону развития жизни духа и отдаёт себя действию света (Рим.7:25). Пред его духовными очами раскрылись причины зарождения зла в мире. Он увидал, что всё это исходит *«из внутрь человека»* (Лук.11:39, Матф.7:15, 23:26, 6:22.23, 15:19, Лук.6:45).

Начиная со своего личного духовного опыта, он стоит перед двойственностью своей природы, как человек перед колеблющимися пред ним чашами точных весов, на которых наложено: на одной стороне **золото**, а на другой - **железные гири**. До этого он не знал точного веса золота и его цены, не знал, что его можно пустить в оборот для прибыли и не знал даже того, **чем** и **что** нужно взвесить: золотом ли гири, или железными гирями золото. По откровению же в себе Духа ему стало понятно, что малоценные гири, - это его плотская сущность, и назначены только для того, чтобы показать вес и ценность золота, то есть скрытую в нём божественную духовную природу и пустить это золото в оборот для жизни (Матф.28:14-30, 13:44-46, Лук.19:12-26).

Что бы знать точный вес этого внутреннего духовного золота, человеку нужно употребить к имеющейся уже на одной чаше весов жизненной тяжести плотского познания и опыта ещё и самые малые части веса, которые, хотя бы и были малы и ничтожны на взгляд, но они то и определяют точность веса. Поэтому на колеблющиеся весы жизни, на ту чашу весов, где лежит сущность плотской жизни человека, необходимо для определения ценности духа, этого золота жизни (Откр.3:18), положить ещё и маленькие зёрна «**милости и веры**», ибо ими и может определить человек цену своего Духа (Матф.5:7, 17:20, Лук.17:6). Если сказано, что маленькое зерно веры может двинуть гору и исторгнуть смоковницу, и что царство небесное уподоблено зерну, хранящему в себе зачатки роста большого дерева (Матф.13:31,32, 17:20, Лук.17:6), то и уверенность человека в духовную способность, данную ему от Бога (2Кор.3:5,6), (чтобы достигать усовершенствования и любви в развитии духовных начал дающих ему: кротость, милосердие, воздержание, братолюбие и т. п.) есть именно подобие того же движения, а это движение и есть жизнь царствия Божия и истинный путь в него (2Петр.1:2-11).

Значит маленькое зерно разумности и веры, положенное человеком на чашу жизненных весов уравновесит весы плоти и духа и покажет человеку, что жизнь его плоти есть только малоценные гири - показатели веса ценной сущности духовной силы души; а духовная жизнь это и есть то ценное золото, которое определяется жизнью человека, и его то и нужно употребить на дело для жизни.

Если плоды духа человека, живущего по вере в Христа, суть Его духовные *дары* (1Кор.12:1, 14:1, Гал.5:22-26), то этими *дарами* и может человек получить спасение, ибо они уже и есть та спасательная сила, которая как средство для спасения и указана Христом (Иоан.10:9, 1Тим.4:16, Тит.2:11-14, Лук.21:19. Рим.13:10-14, 1Кор.12:31, Рим.1:11, 1Иоан.5:11, Гал.5:1, 1Кор.7:7, Рим.12:6, 1Кор.1:7, 2:12, Иоан.4:10, Иак.1:17-27, Еф.4:8).

Поэтому верующий во Христа получает новую жизнь потому, что он начинает служить Богу *даром Духа Божия*: кротостью, любовью, милосердием, воздержанием, терпением, благочестием и т. п. и этим только *«даром Духа»* и спасётся по Христу от *«рода развращённого»* (Деян.2:40).

Путь такого спасения есть истинный путь, ибо это есть дверь Христа (Иоан.10:1-9, 2Петр.1:3-11), которою верующие должны взойти в покой Его (Евр.3:18,19, 4:6-13) истинного и вечного царства. Спасающийся этим путём будет не тот, кто думает что получит его **«бесплатно»** и не трудясь получит ещё и награду, но тот, кто хорошо оценит «дар Духа» и примет его. Как истинное средство для спасения и будет с любовью умножать его в жизни для славы Отца. Он будет об этом думать не как наемник и раб, ждущий награду за дело, а как сын, радующийся умножению имущества своего Отца (Марк.4:20, Матф.12:30, 6:20-21). Этот то верующий и есть спасённый **«даром»,**  т. е. не бесплатно, а **«даром Духа Божия»**, который он употребил по вере в дело своей жизни, и не от дел, за которые хотел бы получить уплату, а от дел, на которые влекла любовь его к отцу и которыми он служит Ему в умножение добра, не требуя от Него своей части имения и в радости и любви всегда повинуясь Ему (Лук.15:11-32).

Это и есть истинно верующий, ибо он искренно доверяется Отцу своему.

*«И так нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе живут не по плоти, а по духу»* (Рим.8:1). Получая же такое убеждение, никогда не надо забывать того, что порядок управления богатством, хотя бы и полученным и посредством «**дара**», требует всегда строгой проверки ценностей. А потому и **«духовное золото»** должно всегда проверяться в умножении и в обороте. Средства для того суть: **«воздержание и молитва»**. Воздержание должно приводить человека к размышлению, а молитва - к очищению духа. При этом так же нужно употреблять и **«важнейшее в законе»: «суд, милость и веру»** (Деян.24:25, Матф 17:21, 23:23): суд - лично к себе; милость - к окружающим людям и веру - к невидимому присутствию Духа Божия в плотском существе человека (2Кор.4:18, Евр.11:1, 1Кор.3:16-17).

Эта вера в невидимое присутствие в человеке силы Божьей в его духе (Евр.11:1, 2Кор.4:8) и сеть тот материал над которым он должен трудиться для создания нового положения человеческой жизни, что бы возвысить её над плотским и животным миром и открыть для неё царство вечной правды Божией (Рим.3:24, Откр.21:6, 1Кор.12:4-30, Еф.4:7-8, 1Кор.7:7, Рим.12:6, 1Кор.1:4-8, 2:12).

Употребляя дары Духа, человек входит в это царство Божие; без употребления же их для своей личной жизни, ни знание пророчеств, ни вся вера, ни чудотворения, ни надежда на повторение слов прошения, ни соблюдение обрядности, ничто не может быть свидетельством жизни в царстве Господнем (Матф.21:43, Гал.5:22)

Итак нельзя верующему ставить в свидетельство веры только заявления, что он знает и верит, что Христос есть Спаситель, *но важно и необходимо разуметь, что есть Его истинная и вечная духовная сущность и знать то средство, которое указано им, как истинное средство спасения.*

А так как средство это есть открытая Христом в человеке *сила Духа,* то необходимо *познать эту силу в себе* и употребить её как *«усилие»,* чтобы приобрести царство Божие и дать своей жизни значение этого царства и его свет и славу (Матф.11:12, Лук.16:, Откр.21:24-27).

Тогда только и совершится слияние человеческого существа с вечным небесным царством и человек будет жить им и радоваться тому, умножая добро и отдавая это умножение из любви Отцу для сохранения вечного духовного богатства.

*«ибо таким только путём и может открыться вход в вечное царство Господа нашего и Спасителя Иисуса Христа»* (2Петр.1:3-11).

Да будет же слава этого царства над всеми людьми. Аминь!

 Ф. А. Желтов

*Село Богородское Нижегор. Губ.*

(Перепечатано из журнала «Духовный Христианин» №8 - 1910 г. Стр. 8 - 20)